
COLLECTION GREEN LAND

REVUE DES SCIENCES

DE L’ENVIRONNEMENT

 

Indexée par : 

 

 

 

 

 

 

REVUE SEMESTRIELLE / N° 005 / JUIN 2024 

ISSN : 1987 - 1511 

E-mail : revuemiri09@gmail.com 

Tel. +237 6 99 56 34 79 / +223 94 61 09 74 

Bamako – Mali 



EQUIPE EDITORIALE 

Directeur de Publication                                                Directeur Adjoint 

 M. Konan Lewis OSCAR                                         Mme Eliane KY 

 

Comité scientifique et de lecture 

Pr Mahamadé SAVADOGO (Professeur des Universités, Philosophie politique, 

Joseph Ki Zerbo, Burkina-Faso) 

Pr Issa N’DIAYE (Professeur des universités, Philosophie politique, Bamako, 

Mali) 

Pr Jean Maurice MONNOYER (Professeur des Universités, Philosophie-

métaphysique Aix-Marseille I, France) 

Pr Isabelle BUTERLIN (Professeur des Universités, Philosophie, Aix-Marseille 

I, France 

Pr Akissi GBOCHO (Professeur des Universités, Philosophie, Félix Houphouët 

Boigny, Cote d’Ivoire) 

Pr Abdoulaye Mamadou TOURE (Professeur des Universités, Philosophie-

Société, UGLC SONFONIA, Conakry, Guinée) 

Pr Jacques NANEMA (Professeur des Universités, Philosophie, Joseph Ki 

Zerbo, Ouagadougou, Burkina-Faso) 

Dr  Mamoutou Karamoko  TOUNKARA (Maitre de conférences, Sociologie, 

FASSO, Ségou, Mali) 

Dr Nacouma Augustin BAMBA (Maitre de conférences, Philosophie politique, 

FSHE, Mali) 

Dr Tamba DOUMBIA (Maitre de conférences, Sciences de l’éducation-Société, 

FSHSE, Mali) 

Dr Ibrahim CAMARA (Maitre de conférences, Sciences de l’éducation-Société, 

ENSup, Mali) 



Dr  Sigame  Boubacar  MAIGA (Maitre de conférences, Philosophie politique et 

sociale, ENSup, Mali) 

Dr Iba Bilina BALLONG (Maitre de conférences, Philosophie, Lomé, Togo) 

Dr Fousseyni TOURE (Maitre-assistant, Anthropologie, I.P.U, Bamako, Mali) 

Dr Mody SISSOKO (Maitre-assistant, Sociologie-Education, ENSup, Mali) 

Dr Diala DIAKITE (Maitre-assistant, Sociologie, ENSup, Mali) 

Dr Moussa COULIBALY (Maitre-assistant, Sociologie, FSHSE, Mali) 

Dr Souleymane KEITA (Maitre-assistant, Philosophie, FSHSE, Mali) 

Dr Chiaka DOUMBIA (chargé de cours à l’Université de Ségou (Mali) FASSO) 

Dr Djibril KEITA (Pédologue) 

Dr Françoise DIARRA (Maitre-assistant, Philosophie de l’environnement, 

FSHSE, Mali) 

Dr Adama KONATE (Maitre-assistant, Sciences de l’environnement, Faculté 

des Sciences de l’Histoire et de Géographie) 

 

Rédacteur en chef 

Mme Fatoumata BAMBA 

 

Secrétariat de la revue 

M. Souleymane COULIBALY 

Bamako-Mali 

E-mail : revueenvironnement@yahoo.com 

Tel. (00223) 76 37 87 25 

 

 

 

 

 

 



Présentation de la Collection  

La Revue des Sciences de l’Environnement est une collection périodique 

spécialisée du Centre Africain de Recherche et d’Innovations Scientifiques 

(CARIS) et de ses partenaires dans le but de renforcer et d’innover la recherche 

dans les domaines de l’écologie, l’éthique environnementale, l’agroécologie, la 

biologie, la biochimie, la chimie environnementale, la pédologie, la géologie, la 

géomorphologie, la géographie, la climatologie et dans toutes les disciplines des 

sciences du vivants et de la terre. 

Les objectifs généraux de la revue portent sur la valorisation de la recherche 

environnementale et du développement durable à travers la diffusion des résultats 

d’avancées et découvertes scientifiques, des croisements d’informations, des 

comptes-rendus d’expériences et de la synthèse des données. 

Son objectif spécifique est de redynamiser la production et le partage des 

projets de recherche scientifique et technologique sur les défis écologiques du 

changement climatique, l’éthique et la responsabilité environnementale, la crise 

démographique et les politiques environnementales en Afrique. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SOMMAIRE 

 

DJADJI Bagana1, ABBA Bachir*1, MALAM ABDOU Moussa1, BADAMASSI 

MALAM ABDOU Moutari1 

Dynamique des saisons pluviométriques et pratiques culturales dans la Commune 

Rurale de Bouné (Département de Gouré, Niger)………………………………...1 

 

MAIGA Sigame Boubacar, Sékou YALCOUYE 

Interconnexion culturelle des sociétés modernes et Postmodernes…………….17 

 

Guy Obain BIGOUMOU MOUNDOUNGA 

Gestion urbaine et aires de stationnement des taxis bus dans une ville africaine : 

rentabilité et conflits pour l’accès aux ressources des populations démunies à 

Libreville (Gabon)……………………………………………………………...33 
 

Modibo Z. COULIBALY1*, Bakari SANOGO2, Ahamadou DIYA1, Alassan 

KEITA3 

Production de la pomme de terre (solanumtuberosum) dans la commune rurale de 

doumanaba, cercle de Sikasso…………………………………………………..48 

 

Bassy KANOUTE 

Analyse statistique de l’insécurité alimentaire au mali : déterminants socio-

économiques et disparités géographiques en 2024-2025……………………....66 

 

 
 

 

  

 

 

 

 

 



 

17 

 

INTERCONNEXION CULTURELLE DES SOCIÉTÉS MODERNES ET 

POSTMODERNES 

 

Dr Maiga Sigame Boubacar 

Maitres de conférences à l’Ecole Normale Supérieure De Bamako, Philosophie. 

Email : maiga.sigame@yahoo.fr 

 

Dr Sékou YALCOUYE 

Maitre de conférences à la Faculté des Sciences Humaines et des Sciences de l’Education, 

Philosophie. 

 

RÉSUMÉ  

L’universalisation de la culture humaniste chrétienne à travers la pensée des Lumières 

a jeté les bases de la mondialisation des modes de vie et de perception. Amorcée par 

l’augmentation des flux commerciaux et l’élargissement des canaux de distributions des 

produits de première nécessité et de luxe, stimulée par la croissance démographique et 

économique dès le début du XXe siècle, l’interconnexion des sociétés a établi un nouveau 

rapport de production, de consommation, de domination et de propagande culturelles au sein 

des sociétés modernes et postmodernes. Ces rapports déterminent ainsi la nature des relations 

entre les états et l’intégration des populations mondiales à un réseau homogène de partage, 

d’informations, de connaissances et de pratiques mis en place par les outils du WEB, les réseaux 

sociaux et les médias de diffusions.  

Mots clés : Interconnexion culturelle ; Mondialisation ; Communication ; Religion ; 

Urbanisation ; Ruralité.  

Summary  

The universalization of Christian humanist culture through the Enlightenment has laid 

the foundations for the globalization of lifestyles and perceptions. Initiated by the increase in 

trade flows and the expansion of distribution channels for essential and luxury goods, fueled by 

demographic and economic growth since the early 20th century, the interconnection of societies 

mailto:maiga.sigame@yahoo.fr


 

18 

 

has established a new relationship of production, consumption, domination, and cultural 

propaganda within modern and postmodern societies. These relationships thus determine the 

nature of relations between states and the integration of global populations into a homogeneous 

network of sharing, information, knowledge, and practices established by web tools, social 

networks, and media dissemination 

Keywords : Cultural interconnection; Globalization; Communication; Religion; Urbanization; 

Rurality. 

 



 

19 

 

INTRODUCTION  

La mondialisation des connaissances et des cultures a établi des rapports de control et 

de domination entre différentes populations de la planète. Facilitée par les nouveaux outils de 

diffusion et de communication, l’interconnexion des sociétés modernes et postmodernes a créé 

une interdépendance entre des communautés jadis éloignées par l’histoire, la langue et la 

géographie. Cette interdépendance est elle-même synonyme de mondialisation et d’ouverture 

des esprits vers un projet global d’harmonisation des mœurs et us et coutumes. Depuis le XVe 

siècle, la pensée sociale occidentale est longtemps restée dominée par les doctrines 

suprématistes et prosélytes de l’église catholique convaincue de sa mission civilisatrice de 

toutes les nations. A l’exception de certains penseurs de l’Ecole de Salamanque tels que Suarez 

et Vitoria, la plupart des philosophes et penseurs ont refusé de reconnaitre la légitimité des 

premières structures sociales et les modes de vie des populations des sociétés précoloniales 

d’Afrique et d’Amérique. C’est la raison pour laquelle les rapports belliqueux qui ont régi les 

relations diplomatiques internationales ont affecté négativement les rapports sociaux et 

humains entre différentes populations dont les liens auraient pu être pacifiés par le commerce 

et les échanges comme le pensent la plupart des théoriciens du droit des gens et les auteurs 

politiques. Dans De l’Esprit des lois, Montesquieu soutient ainsi que le commerce est un facteur 

de pacification des relations internationales. Cependant Rousseau ne fait nullement allusion aux 

rapports entre différentes populations et sociétés lorsqu’il soutient que les Etats naissent les 

armes à la main et que les relations internationales sont essentiellement belliqueuses. Et ce n’est 

que de manière générale que le droit des gens aborde les aspects culturels des liens qui unissent 

les personnes et les sociétés les unes aux autres à travers la production et les échanges 

artistiques, spirituels et intellectuels. La morale est-elle universelle ou spécifique à chaque 

société pendant une époque déterminée ?  

Dans les premiers moments de sa réflexion sur le rapport entre le particulier et 

l’universel, Diderot contredisait l’idée d’une morale universelle propre à tous les hommes, 

avant de reconnaitre plus tard qu’il existe toutefois des principes et règles communs à 

l’humanité entière. Les théories modernes de l’universalité de la morale reposent plus sur l’idée 

de l’hégémonie d’une certaine catégorie de normes sociales que d’une convention expresse ou 

tacite de toute l’humanité sur des principes nécessaires. Elles se rattachent aux regards 

subjectifs d’une culture sur une autre à travers la langue, les modes de vie et des pratiques 

spécifiques. Les rapports des expéditions de Bougainville illustrent pourtant une tout autre 

approche subjective de détermination des modes de vies de populations, jadis méconnue des 



 

20 

 

sociétés occidentales. Et plus tard au cours du XIX e siècle, les recherches anthropologiques 

sur les rapports entre les anciennes et les nouvelles formes d’organisations sociales révélèrent 

les fondements théoriques des rapports de domination et de subordination entre populations de 

différentes régions. En 1903, Lévy-Bruhl explique dans La morale et la science des mœurs que 

les faits moraux sont des faits sociaux (coutumes, mœurs, lois et théories sociales) qui 

constituent un ensemble de codes et de traditions propres à chaque société. Or Les mentalités 

primitives décrivent une distinction nette entre différentes sociétés en rapport à la rationalité 

logique, la causalité et la théorie de connaissance. C’est ce criterium qui permet ainsi d’étudier 

l’interconnexion des sociétés et des populations à partir de l’anthropologie technologique 

moderne. Cependant ce paradigme change lorsque les progrès scientifiques et techniques 

amorcent l’ère de l’ouverture et de l’interconnexion des grandes villes par des réseaux de 

transport et de communication à l’échelle mondiale. Les deux paramètres qui déterminent ce 

changement sont la démographie et la technologie dont dépendent tous les autres aspects de la 

culture et des moyens de sa diffusion.   

La culture constitue elle-même un discours portant à la fois sur les pratiques sociales et 

humaines et sur l’identité qu’elle configure à travers non seulement des moyens d’expression 

linguistiques, artistiques et intellectuels, mais aussi techniques et technologiques que 

l’intelligence collective produit et contrôle. Plus que de simples outils, les nouvelles 

technologies de l’information et de la communication sont devenues des agents culturels à partir 

desquels la mondialisation des langages informatiques et des réseaux sociaux réduit 

systématiquement les frontières sociolinguistiques classiques. Cette ouverture concerne aussi 

bien les domaines de l’économie que ceux de la connaissance et des pratiques. Cependant la 

production massive des données de l’information et de la communication a plus favorisé les 

cultures urbaines et les savoir faires des sociétés industrialisées au détriment des campagnes et 

des sociétés moins riches.  En effet, le rapport technologique détermine le rapport de domination 

culturelle entre les sociétés productrices et celles qui consomment à travers le cinéma, les 

moteurs de recherches, les réseaux sociaux et les médias de diffusion et d’information. 

Afin d’analyser les enjeux et les implications de l’interconnexion des sociétés modernes 

et postmodernes, nous étudierons l’universalisation du discours des Lumières dans un premier 

temps de notre recherche, l’interconnexion des capitales urbaines, dans un deuxième temps, 

l’interconnexion des croyances, dans un troisième temps, la disparition des cultures et langues 

locales, dans un quatrième temps, puis, les défis de la ruralité dans un cinquième temps.  



 

21 

 

L’interconnexion des sociétés du globe a conduit l’humanité vers une civilisation 

universelle et homogène qui met en péril la diversité culturelle dans la mesure ou les 

populations des pays les plus avancés d’un point de vue technique et technologique bénéficient 

des meilleures conditions de productions artistiques et intellectuelles, tandis que des sociétés 

moins outillées telle que l’Afrique, consomment plus qu’elles n’en produisent.  

Cette recherche vise à analyser les mécanismes qui déterminent les rapports de 

dominations et de contrôles et lient les populations de différentes cultures travers les réseaux 

sociaux et les canaux de communication. 

Les résultats de recherche contribueront à harmoniser les rapports qui unissent les sociétés 

et les populations à travers l’art et la culture, contre les effets nuisibles des réseaux sociaux et 

la mondialisation des espaces de communication et d’information.  

I. Universalisation du discours des Lumières 

Les philosophes des Lumières ont jeté les bases d'une réflexion profonde sur la condition 

humaine, la société et la morale, en établissant au cœur des réflexions la question de 

l'universalité de la morale, la mondialisation culturelle, l'interconnexion des sociétés et 

l'uniformisation des mœurs.  

En remettant en question les fondements traditionnels de la morale, souvent basée sur la 

religion et la tradition, les penseurs de Lumières ont ainsi cherché à établir une morale 

universelle, applicable à tous les individus, indépendamment de leur origine, de leur religion 

ou de leur statut social. Kant, par exemple, a développé sa théorie de l'impératif catégorique, 

qui postule que les actions doivent être guidées par des principes moraux universels et 

rationnels. Selon Kant, l'universalité de la morale découle de la raison humaine et de la capacité 

de chaque individu à exercer son autonomie morale.   

  Kant considère que les êtres humains sont dotés d'une raison intrinsèque et une capacité 

de raisonner les poussant à intégrer une communauté organisée.  

  La raison, dans une créature, est une faculté d'étendre les règles et les intentions de 

l'usage de toutes ses forces bien au-delà de l'instinct naturel et elle ne connaît aucune limite 

à ses projets. Mais elle n’œuvre pas elle-même de façon instinctive. Au contraire, elle a 

besoin de tentatives, de pratique, elle a besoin de tirer des leçons, pour progresser petit à petit 

d'un degré de discernement à l'autre. (E. KANT, 2002, P.07). 

Selon Kant, le cosmopolitisme signifie que tous les individus sont des citoyens du 

monde et ont le devoir moral de traiter les autres avec respect et considération, indépendamment 

de leur origine ou de leur nationalité. Le cosmopolitisme kantien rejette les préjugés fondés sur 



 

22 

 

l'appartenance nationale et encourage l'idée que tous les êtres humains appartiennent à une seule 

communauté morale. Pour Kant, (Idée d’une histoire universelle au point de vue 

cosmopolitique),  

  L'homme possède une tendance à s'associer, parce que dans un tel état il se sent plus 

qu'homme, c'est-à-dire qu'il sent le développement de ses dispositions naturelles. Mais il a 

aussi un grand penchant à se séparer (s'isoler) parce qu'il trouve en même temps en lui cet 

attribut qu'est l'insociabilité, [tendance] à vouloir seul tout organiser selon son humeur ; et de 

là, il s'attend à [trouver] de la résistance partout, car il sait de lui-même qu'il est enclin de son 

côté à résister aux autres (E. KANT, 2002, P. 09).   

Les philosophes des Lumières ont également abordé la question de la mondialisation 

culturelle et de l'interconnexion croissante des sociétés à l'époque moderne. Ils soutiennent que 

les avancées dans les domaines du commerce, de la science et des échanges culturels 

rapprochaient les peuples et les cultures du monde entier. Voltaire, par exemple, a soutenu l'idée 

d'un cosmopolitisme éclairé, dans lequel les individus transcendent les frontières nationales et 

embrassent une perspective universelle. 

Favorables à l'échange intellectuel et culturel entre les sociétés, dans le but de favoriser 

la compréhension mutuelle et de transcender les préjugés et les superstitions, les philosophes 

des Lumières ont également réfléchi à l'uniformisation des mœurs. Certains ont exprimé des 

inquiétudes quant à la possibilité que les cultures traditionnelles soient érodées et que les 

particularités locales soient perdues au profit d'une homogénéisation culturelle mondiale. C’est 

ainsi que Rousseau mit en garde contre les effets néfastes de la civilisation et de l'influence 

corruptive des sociétés urbaines sur l'authenticité et la simplicité de la vie humaine. 

La première difficulté revient toujours, et ce n'est que de l'ordre social établi parmi 

nous que nous tirons les idées de celui que nous imaginons. Nous concevons la société 

générale d'après nos sociétés particulières l'établissement des petites Républiques nous fait 

songer à la grande, et nous ne commençons proprement à devenir hommes qu'après avoir été 

Citoyens. Par où l'on voit ce qu'il faut penser de ces prétendus Cosmopolites, qui justifiant 

leur amour pour la patrie par leur amour pour le genre humain, se vantent d'aimer tout le 

monde pour avoir droit de n'aimer personne (J.J. ROUSSEAU, 1964, P.287). 

Ainsi Rousseau met en évidence l'influence de notre environnement social sur notre 

perception du monde. Il affirme que nos idées sur la société générale sont façonnées par nos 

expériences dans nos sociétés particulières. Selon Rousseau, c'est en vivant dans des petites 

républiques et en étant des citoyens engagés que nous commençons à développer pleinement 

notre humanité.  

Rousseau critique également ceux qu'il appelle les "prétendus cosmopolites", c'est-à-

dire ceux qui prétendent aimer l'humanité entière mais n'aiment en réalité personne en 

particulier. Il suggère que l'amour pour l'humanité doit se manifester par un amour concret pour 



 

23 

 

les individus qui la composent, à commencer par notre propre patrie. Il remet en question la 

sincérité de ceux qui prétendent aimer l'humanité sans s'engager activement dans la société dans 

laquelle ils vivent. 

Ce que le raisonnement nous démontre à cet égard est parfaitement confirmé par les 

faits et pour peu qu’on remonte dans les hautes antiquités, on voit aisément que les saines 

idées du droit naturel et de la fraternité commune de tous les hommes se sont répandues assez 

tard et ont fait des progrès si lents dans le monde qu'il n'y a que le Christianisme qui les ait 

suffisamment généralisées. Encore trouve-t-on dans les Lois mêmes de Justinien les 

anciennes violences autorisées à bien des égards, non seulement sur les ennemis déclarés, 

mais sur tout ce qui n’était pas sujet de l’Empire ; en sorte que l'humanité des Romains ne 

s’étendait pas plus loin que leur domination. (J.J. ROUSSEAU, 1964, P.287). 

  Cependant, d'autres philosophes, comme Montesquieu, ont considéré que 

l'uniformisation des mœurs pouvait aussi être bénéfique en réduisant les préjugés, les inégalités 

et les discriminations inhérentes à certaines cultures et traditions. Ils ont soutenu que l'adoption 

de certaines valeurs universelles et l'émergence d'une culture mondiale partagée pourraient 

contribuer à l'établissement d'une société plus juste et égalitaire. 

II. Mondialisation urbaine 

Les relations étroites créées par la mondialisation entre les principales villes qui sont 

également des capitales politiques, économiques ou culturelles à l'échelle mondiale constituent 

le principal enjeu de la civilisation postmoderne. Et souvent considérées comme des centres de 

pouvoir et d'influence, ces grandes villes jouent un rôle clé dans les domaines de la politique, 

de l'économie, de la technologie, de l'éducation, de la culture et des médias. D’après (H. 

JONAS, 1992, p. 19). 

Cet hommage oppressé au pouvoir oppressant de l'homme raconte son irruption 

violente et engendrant la violence dans l'ordre cosmique, l'invasion audacieuse des différents 

domaines naturels par l'intelligence infatigable ; mais en même temps est raconté qu'avec les 

capacités du discours, de la pensée et du sens social qu'il a apprises de son propre chef, 

l'homme construit une demeure pour son être humain authentique - à savoir l'artefact de la 

cité. Le viol de la nature et son auto-éducation marchent la main dans la main. L'un et l'autre 

tiennent tête aux éléments, le premier en s'aventurant dans ceux-ci et en se soumettant ses 

créatures, l'autre en érigeant dans le refuge de la cité et de ses lois une enclave contre celle-

ci. L'homme est le créateur de sa vie en tant que vie humaine ; il plie les circonstances à son 

vouloir et à son besoin et, sauf contre la mort, il n'est jamais dépourvu de ressource. 

En effet, à l’époque des grandes découvertes, à partir du XVe siècle, les échanges entre 

les capitales urbaines se sont étendus à l'échelle mondiale. Les explorateurs et les navigateurs 

européens ont ouvert de nouvelles voies maritimes vers l'Asie, les Amériques et d'autres régions 

du monde, favorisant ainsi les échanges commerciaux entre les capitales européennes et les 

nouvelles colonies. 



 

24 

 

Au cours des XVIIIe et XIXe siècles, la révolution industrielle a entraîné une 

transformation majeure de l'interconnexion des capitales urbaines. Les avancées dans les 

transports, tels que les chemins de fer et les bateaux à vapeur, ont permis des déplacements plus 

rapides et plus efficaces entre les villes. Cela a renforcé les liens économiques et culturels entre 

les capitales, favorisant le développement du commerce international et des échanges 

intellectuels. 

Au XXe siècle, l'interconnexion des capitales urbaines a été profondément influencée 

par l'avènement des technologies de communication modernes. L'invention du téléphone, de la 

radio, de la télévision et plus tard d'Internet a révolutionné les possibilités de communication à 

distance. Les capitales urbaines ont été reliées instantanément, permettant un échange rapide 

d'informations, d'idées et de connaissances à l'échelle mondiale. 

La frontière entre « État » (polis) et « nature » a été abolie : la cité des hommes, jadis 

une enclave à l'intérieur du monde non humain, se répand sur la totalité de la nature terrestre 

et usurpe sa place. La différence de l'artificiel et du naturel a disparu, le naturel a été englouti 

par la sphère de l’artificiel ; et en même temps l'artefact total, les œuvres de l'homme 

devenues monde, en agissant sur lui-même et par lui-même, engendre une nouvelle espèce 

de « nature », c'est-à-dire une nécessité dynamique propre, à laquelle la liberté humaine se 

trouve confrontée en un sens entièrement nouveau. (H. JONAS, 1992, p.29). 

Aujourd'hui, cette interconnexion repose en grande partie sur les infrastructures de 

transport aérien. Les voyages en avion sont devenus courants et relativement abordables, ce qui 

facilite les déplacements entre les grandes villes du monde entier.  

Par ailleurs, ces capitales constituent ainsi des centres d'activités économiques, 

politiques et médiatiques. Elles abritent souvent des sièges sociaux d'entreprises internationales, 

des organisations internationales, des ambassades et des médias mondiaux. Les flux 

d'informations entre ces villes sont donc intenses, facilitant la diffusion rapide des nouvelles, 

des idées et des tendances mondiales, et abritent de nombreuses universités, instituts de 

recherche et centres d'innovation, favorisant ainsi les échanges académiques, la recherche 

collaborative et les partenariats scientifiques se développent entre ces institutions, favorisant le 

progrès scientifique et technologique. 

Notons que l'interconnexion des capitales urbaines mondiales a contribué à renforcer la 

mondialisation, la coopération internationale et l'interaction entre les cultures, tout en entrainant 

également, des disparités économiques et sociales entre les populations rurales et urbaines.  

 

 



 

25 

 

III. Interconnexion des croyances 

La définition donnée par Abdelmajid Charfi dans son livre "La pensée islamique, rupture et 

fidélité" fait référence à la religion en tant que système de croyances et de valeurs, qui est 

transmis à travers des normes et des rituels appropriés. Charfi souligne également que ce 

système religieux est véhiculé par des individus motivés par divers intérêts. 

Cela souligne que les personnes impliquées dans la transmission et la pratique de la religion 

peuvent être motivées par des facteurs variés tels que la quête spirituelle, le sens de 

l'appartenance à une communauté, le pouvoir, le prestige social ou d'autres motivations 

personnelles. Il est important de noter que ces intérêts peuvent varier d'un individu à l'autre et 

ne sont pas nécessairement exclusifs à la religion en tant que telle. « La religion en tant que 

système de croyance et de valeur d’où découlent des normes et des rites appropriées, est 

véhiculée par des hommes mus par toute sorte d’intérêt. » (Abdelmajid CHARFI, 2008, p.142). 

L'époque moderne est marquée par une interconnexion croissante des croyances et des 

systèmes de pensée à travers le monde. Les avancées technologiques, les migrations massives, 

les échanges commerciaux et les progrès de la communication ont contribué à la diffusion et à 

la fusion des idées religieuses, philosophiques et spirituelles.  

La mondialisation a ainsi créé un environnement propice à la diffusion des croyances à 

travers les frontières. Les réseaux de communication mondiale, tels que l'internet et les médias 

sociaux, ont permis un échange rapide et facile d'informations sur les différentes croyances et 

pratiques religieuses. Les missionnaires et les enseignants spirituels ont également joué un rôle 

clé dans la propagation des croyances à travers le monde. 

Cette diffusion des croyances a conduit à un mélange et à une hybridation des traditions 

religieuses et philosophiques. Par exemple, le bouddhisme et le yoga, originaires de l'Asie, ont 

gagné en popularité dans les sociétés occidentales, tandis que des formes de spiritualité 

occidentale, telles que la méditation de pleine conscience, ont été adoptées par des pratiquants 

du monde entier. 

L'interconnexion des croyances à l'époque moderne a également été marquée par la 

sécularisation et l'émergence de nouvelles formes de croyances. Dans les sociétés laïques, de 

nombreuses personnes se tournent vers des systèmes de croyances non religieux, tels que 

l'humanisme, le scepticisme scientifique et le transhumanisme. 



 

26 

 

De plus, de nouvelles religions et mouvements spirituels ont vu le jour, souvent en réponse 

aux préoccupations contemporaines telles que la crise environnementale et les injustices 

sociales. Par exemple, le mouvement du développement personnel et de la pensée positive 

propose des enseignements sur la réalisation de soi et le pouvoir de l'esprit. 

Pourtant la religion n’a jamais été complètement séparée de la politique au point que 

Rousseau  

  Sitôt que les hommes vivent en société il leur faut une Religion qui les y maintienne 

(a). Jamais peuple n'a subsisté ni ne subsistera sans Religion et si on ne lui en donnait point, 

de lui-même il s'en ferait une ou serait bientôt détruit. Dans tout état qui peut exiger de ses 

membres le sacrifice de leur vie celui qui ne croit point de vie à venir est nécessairement un 

lâche ou un fou mais on ne sait que trop à quel point l'espoir de la vie à venir peut engager 

un fanatique à mépriser celle-ci. (J.J. ROUSSEAU, 1964, P.337). 

Dans le Contrat social de Jean-Jacques Rousseau, la relation entre la religion et l'État 

occupe une place importante. Rousseau développe sa théorie politique en cherchant à concilier 

les principes de liberté individuelle avec la nécessité de l'ordre social et de la cohésion. Pour 

comprendre son analyse de la relation entre la religion et l'État, il est utile d'examiner deux 

aspects clés de sa pensée : la liberté de conscience et la question du pouvoir souverain. 

Rousseau reconnaît l'importance de la liberté de conscience pour les individus. Il affirme 

que chaque personne a le droit de choisir sa propre religion et de pratiquer sa foi sans contrainte. 

Il soutient que la religion est une affaire privée et personnelle qui relève du domaine de la 

conscience individuelle plutôt que de l'autorité de l'État. Ainsi, il s'oppose à l'idée d'une religion 

d'État imposée aux citoyens et ouvre ainsi la religion à la soif de liberté de l’humanité.  

Par ailleurs, en proposant la notion de souveraineté populaire, dans les principes du 

contrat, Rousseau reconnaît par ailleurs que la religion peut jouer un rôle important dans la 

cohésion sociale et la stabilité politique. Il soutient que la religion civile, une forme de religion 

créée par l'État, peut contribuer à maintenir l'ordre social en promouvant la vertu civique et en 

renforçant les liens entre les citoyens. La religion civile vise à cultiver un sentiment 

d'appartenance commune et de devoir envers la société. 

Selon Rousseau, l'État peut donc intervenir dans le domaine religieux dans la mesure où 

cela favorise l'intérêt général et la cohésion sociale. Cependant, il met en garde contre les abus 

de pouvoir et les tentatives d'utiliser la religion à des fins politiques ou de restreindre la liberté 

de conscience. Il insiste sur le fait que la religion civile doit rester distincte de la religion 

individuelle et ne pas empiéter sur la liberté de chacun de pratiquer sa propre foi. 

 



 

27 

 

IV. Crises de la ruralité  

Les communautés rurales ont toujours été confrontées à des défis spécifiques qui ont évolué 

au fil du temps. Les crises de la ruralité sont des événements et des processus qui ont un impact 

négatif sur la vie rurale, menaçant la durabilité des économies locales, la cohésion sociale et 

l'accès aux services essentiels. Cet article examinera l'histoire et l'évolution de ces crises, en 

mettant en évidence les différents facteurs qui les ont influencées. 

Au cours du 19e siècle, les crises agricoles ont été l'une des premières formes de crises de 

la ruralité. Les avancées technologiques, telles que l'introduction de nouvelles machines 

agricoles, ont entraîné une augmentation de la productivité, mais ont également provoqué une 

surproduction et une baisse des prix des produits agricoles. Cela a eu un impact économique 

dévastateur sur de nombreuses régions rurales, entraînant une migration vers les villes à la 

recherche de meilleures opportunités. 

C’est ainsi qu’au début du 20e siècle, l'industrialisation qui a transformé les modes de vie a 

entraîné un dépeuplement massif des zones rurales et crée de nouveaux emplois dans les zones 

urbaines. Les jeunes et les travailleurs qualifiés ont quitté les campagnes à la recherche de 

meilleurs salaires et d'un niveau de vie plus élevé. Cela a conduit à une diminution de la 

population rurale et à un déclin des services locaux tels que les écoles, les hôpitaux et les 

commerces. 

Pendant les années 1950 et 1970, l'agriculture intensive est devenue la norme dans de 

nombreux pays, avec l'utilisation généralisée d'engrais chimiques, de pesticides et de machines 

agricoles. Bien que cela ait augmenté la productivité, cela a également conduit à une 

dégradation de l'environnement, une dépendance aux produits chimiques et une concentration 

des terres entre les mains de quelques grandes exploitations. Les petites exploitations familiales 

ont été durement touchées, ce qui a contribué à une nouvelle vague de migrations vers les villes. 

Dans les années 1980 et 1990, de nombreux pays ont été confrontés à une désertification 

rurale, caractérisée par une perte d'emplois et de services dans les zones rurales. Les industries 

traditionnelles telles que l'agriculture, la foresterie et la pêche ont décliné, laissant de nombreux 

habitants sans moyens de subsistance. Les services de santé et d'éducation se sont également 

détériorés, conduisant à une augmentation de l'exode rural et à une concentration accrue de la 

population dans les zones urbaines. 

 



 

28 

 

4.1. Disparition des cultures et langues locales 

La diversité culturelle est l'une des richesses les plus précieuses de notre monde. À 

travers le globe, des milliers de cultures et de langues locales ont émergé au fil des siècles, 

façonnant l'identité des communautés et transmettant des connaissances uniques sur le monde 

qui les entoure. Cependant, ces trésors culturels sont actuellement confrontés à une menace 

croissante : la disparition rapide des cultures et des langues locales. Cette réalité représente un 

défi majeur pour la préservation du patrimoine culturel et soulève des préoccupations quant à 

la perte irréversible de connaissances et de traditions ancrées dans l'histoire de l'humanité. 

En effet, plusieurs facteurs contribuent à la disparition des cultures et langues locales. 

Tout d'abord, la mondialisation et l'homogénéisation culturelle qui ont entraîné une 

prédominance des cultures dominantes, souvent diffusées par les médias et les industries de 

masse, ont réduit les langues parlées dans les métropoles. 

En outre, la dégradation de l'environnement et la perte de terres traditionnelles ont 

également un impact significatif sur la pérennité des cultures locales. Les changements 

climatiques, la déforestation, l'urbanisation rapide et l'exploitation des ressources naturelles ont 

des répercussions directes sur les modes de vie des communautés, perturbant leurs pratiques 

culturelles et leur transmission intergénérationnelle. 

La disparition des cultures et langues locales a des conséquences profondes, tant pour 

les communautés concernées que pour la société dans son ensemble. Sur le plan individuel, cela 

se traduit par la perte d'une identité culturelle et d'un sentiment d'appartenance, ce qui peut 

entraîner des problèmes d'estime de soi et de bien-être mental. De plus, les connaissances 

traditionnelles liées à la médecine, à l'agriculture, à l'écologie et à d'autres domaines sont 

également perdues, privant l'humanité de perspectives et de pratiques précieuses. 

Au niveau sociétal, la disparition des cultures locales n’a fait qu’appauvrir la diversité 

culturelle mondiale et réduit la richesse de l'expression artistique, des savoir-faire artisanaux et 

des modes de pensée différents, en entraînant une uniformisation culturelle préjudiciable à la 

créativité, à l'innovation et à la compréhension mutuelle entre les peuples. 

De plus, la valorisation des pratiques culturelles et des traditions locales peut contribuer 

à renforcer le sentiment d'appartenance et à promouvoir l'interculturalité. Les festivals, les 

expositions, les échanges culturels et les projets de numérisation des ressources culturelles sont 

autant d'outils permettant de préserver et de diffuser les cultures et langues locales. 



 

29 

 

La disparition des cultures et langues locales représente une menace réelle pour la 

diversité culturelle mondiale. La préservation de ces trésors culturels nécessite une prise de 

conscience mondiale et des actions concertées pour protéger les droits culturels, préserver les 

connaissances traditionnelles et revitaliser les langues en voie de disparition. En reconnaissant 

la valeur inestimable de chaque culture et langue, nous pouvons construire un avenir où la 

diversité culturelle est célébrée et où les générations futures peuvent bénéficier des richesses 

culturelles du passé. 

Conclusion  

L'expansion des nouvelles technologies de communication et la réduction de l'espace-

temps ont considérablement impacté les modes de vie et les cultures en rapprochant les diverses 

sociétés du globe. Cette interconnexion culturelle a des répercussions profondes sur les sociétés 

contemporaines, car elle favorise l'échange d'idées, de connaissances et de traditions entre 

différentes cultures. De plus, elle encourage la diversité culturelle et permet aux individus 

d'élargir leurs horizons en découvrant de nouvelles perspectives et en apprenant des expériences 

d'autrui. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

30 

 

BIBLIOGRAPHIE  

BALDWIN Richard, « Globalisation: The Great Unbundling(s) », Prime Minister's Office: 

Economic of Finland, 20 septembre 2006; 

BERGER Suzanne, Made in monde, Les nouvelles frontières de l’économie mondiale, Le Seuil, 

2006 ; 

CAPDEPUY Vincent, « Au prisme des mots », Cybergeo : European Journal of Geography, 

Épistémologie, Histoire de la Géographie, Didactique, document 576, mis en ligne le 20 

décembre 2011 ; 

CHARFI Abdelmajid , La pensée islamique, rupture et fidélité, in « islam des lumières », ed. 

Albin Michel, 2008 ; 

DELAS Jean-Pierre, Économie contemporaine, Faits, concepts, théories, Paris, Ellipses, 2008 ;  

DIDEROT, Œuvres complètes, Texte établi par J. Assézat et M. Tourneux, Garnier, 1875-

1877 ;  

DOLLFUS Olivier, La Mondialisation, Paris, Presses de la fondation nationale des sciences 

politiques, 1997 ; 

Faut-il penser autrement l'Histoire du Monde ? Armand Colin, 2011 ; 

FLOTTE J. S, Leçons élémentaires de philosophie, vol. 2, Paris, Brunot-Labbé, 1819 ; 

FOURNIER Martine, Rev Sciences Humaines, janvier 2012 ; 

GIRAUD Noël, « Mondialisation et dynamique des inégalités », Problèmes économiques, 22 

décembre 2004 ; 

GENOUDE Antoine Eugène, La Raison du christianisme : ou, Preuves de la vérité de la 

religion tirées des écrits des plus grands hommes de la France, de l’Angleterre et de 

l’Allemagne, vol. 2, Paris, Pourrat Frères, 1836 ; 

GRATALOUP Christian, Géohistoire de la mondialisation : Le temps long du monde, Paris, 

Armand Colin, 14 septembre 2015 ; 

GRATALOUP Christian, Géohistoire de la mondialisation : Le temps long du monde, Paris, 

Armand Colin, 14 septembre 2015 ; 

HAGÈGE Claude, « L'anglais est une langue très difficile », L'Express, 7 mai 2009 ; 



 

31 

 

HANS Jonas, Principe Responsabilité, trad. J. Greisch, Paris, Cerf, 1992 ; 

ORION Paul, « L'Implosion. La finance contre l'économie » : ce qu'annonce et révèle la crise 

des subprimes, 2008, Fayard ; 

KANT, « Idées d’une Histoire universelle du point de vue cosmopolitique » VIII, 20-21 (1784) 

publié par Piobetta S. La philosophie de l’Histoire de Kant, Paris, Denoël, 1947 ; 

- « Idées d’une Histoire universelle du point de vue cosmopolitique »Traduction faite à 

partir de l'édition des œuvres complètes de Kant de l'Académie de Berlin (Tome VIII) 

Traduction de Philippe Folliot, professeur de philosophie au Lycée Ango de Dieppe, 

2002 ; 

LEVITT Theodore, The globalization of markets, Harvard Business Review, mai-juin 1983; 

MERCURE Daniel et Guy Rocher, Une société-monde ? : Les dynamiques sociales de la 

mondialisation, Presses de l'Université Laval, 2001 ; 

MOLINS-SALA Louis, Le Code Noir ou le calvaire de Caanan, Paris PUF 1987 ; Les misères 

des Lumières ; sous la raison l'outrage, Paris, Flammarion, 1992 ; 

MONTESQIEU, Œuvres complètes de Montesquieu Texte établi par Édouard Laboulaye, 

Garnier frères, libraires-éditeurs, 1875 ; 

MANDER Jenny, « Colonialism and Slavery » dans The Cambridge History of French 

Thought, publié sous la direction de Michael Moriarty (Cambridge: Cambridge University 

Press, 2019); 

OTLET Paul, Les problèmes internationaux et la guerre, les conditions et les facteurs de la vie 

internationale, Genève, 1916 ; 

PHILLIPSON Robert, La domination de l'anglais : un défi pour l'Europe, Paris, Libre et 

Solidaire, mars 2019 ; 

PAQUIN Stéphane, La mondialisation : une maladie imaginaire, Montréal, Presses de 

l'Université de Montréal, 20 mars 2021 ; 

PIRON Claude, Le défi des langues : du gâchis au bon sens, Paris, Éd. le Harmattan, 1994 ; 

PILLON François, L’Année philosophique : Bibliothèque de philosophie contemporaine, vol. 

13, Paris, Félix Alcan, 1903 ; 



 

32 

 

ROUSSEAU Jean-Jacques, Fragment sur l’état de guerre dans Œuvres Complètes, Paris, 

Bibliothèque de la Pléiade, 1964, tome III ; 

- Œuvres Complètes, III Du contrat social écrits politiques, édition publiée sous la 

direction de Bernard Gagnebin, ·et Marcel Raymond, Editions Gallimard, 1964 ; 

SÉVILLIA Jean, Le terrorisme intellectuel, éditions Perrin, 2004 ; 

S. GOYARD-Fabre, « Réflexions sur le pouvoir fédératif dans le « constitutionnalisme » de 

John Locke », Cahiers de philosophie politique et juridique de l’Université de Caen, n° 5, 1984, 

pp. 125-145 ; 

SILVA François, Être e-DRH : postmodernité, nouvelles technologies et fonctions RH, Rueil-

Malmaison, Wolters Kluwer France, 1er janvier 2008 ; 

IYE Ali Moussa, Albert Ollé-Martin, Violaine Decang, Histoire de l’humanité : 1789-1914, 

coll. Histoire plurielle, vol. 6, UNESCO, 2008. 

 

 


